
Luis Racionero 

El paradigma perdido o las metamorfosis de la creatividad 

Este artículo trata de dar una visión de conjun­
to sobre el proceso de rotura de los cánones tra­
dicionales y el establecimiento de la libertad for­
mal del arte contemporáneo. El proceso de rotura 
de un canon tradicional consiste en un cambio 
de énfasis selectivo, es decir, un descarte de las 
convenciones y restricciones vigentes para resal­
tar aspectos de la experiencia previamente des­
atendidos: hay un cambio de énfasis, permutación 
de datos, reordenación de la jerarquía de valores, 
de criterios de relevancia; y este fenómeno sucede 
tanto en el arte como en la ciencia, pues en ella 
los paradigmas cambian de modo tan notable 
como los estilos artísticos. Para entender la na­
turaleza de este proceso es preciso distinguir que 
la creación artística se base en dos elementos: lo 
que se usa como material artístico y la manera de 
verlo. De igual modo la ciencia conjunta datos y 
teorías. Hay una nota en los manuscritos de Leo­
nardo que aclara esta distinción: 

«Modo de aumenta y adiestrar el ingenio a 
varias invenciones»: 

«No puedo por menos que mencionar, en­
tre estos preceptos, una nueva manera de 
especulación, la cual, aunque parezca peque­
ña y casi digna de risa es, no obstante, de 
gran utilidad para adiestrar el ingenio a 
varias invenciones; y esta es mirar un muro 
salpicado de manchas o piedras de varios 
colores; podrás ver allí similitud de diver­
sos paisajes, ornados de montañas, ríos, ro­
cas, árboles, planicies, amplios valles y coli­
nas; también podrás ver diversas batallas 
y actos y figuras en acción; extraños sem­
blantes y vestidos, e infinitas cosas; las 
cuales podrás reducir a formas enteras y 
correctas; y sucede lo mismo con el sonido 
de las campanas en cuyo tañido encontrarás 
cualquier nombre o vocablo que imagines.» 

(B.N. 2038, 22b) 

En el acto creativo hay dos componentes: lo 
que se ve y la manera de mirarlo, es decir, el 
material y la ley de composición. Lo que se ve, 
las manchas o campanadas, son la materia prima 
del arte, los moteriales y tecnología disponibles, 
es decir: pigmentos, palabras, films, cámaras, már­
mol, violín, cuerpo; la manera de mirarlo es el 
paradigma o «gestalt» que ordena, dando estruc-

48 

tura al material virgen e informe. Con esto quiero 
decir que no hay un modo único y verdadero de 
ver las cosas, sino un conjunto de modos alterna­
tivos de agrupar lo que se ve. Es por ello que en 
arte no hay progresos sino propósitos. Al cambiar 
el «gestalt» o paradigma con que se mira, es decir, 
el propósito, se produce un cambio de énfasis por 
el cual se seleccionan ciertos elementos, que se 
acentúan, en tanto que otros se atenúan. El arte 
paleolítico se proponía transmitir un sentido de 
vitalidad que ayudara en las ceremonias de magia 
simpática; el arte griego quería lograr serena ar­
monía y grandeza reposada; los renacentistas pre­
tendían representar los objetos situados en el es­
pacio y las superficies de las cosas tal como se 
ven; el retablo medieval era un «cartoon» al ser­
vicio de la religión para explicar al pueblo anal­
fabeto las vidas de los santos. En todas y cada 
una de estas épocas, pese a la disparidad de pro­
pósitos, la creatividad de los artistas ha produ­
cido obras maestras literalmente incomparables. 
Desde el bisonte de Altamira al toro de Picasso, 
el arte no ha progresado, sino que ha cambiado 
de intenciones, llevándolas a término con mayor 
o menor fortuna. 

Cada época de metamorfosis, llámese revolución, 
por el político, renacimiento, por el humanista 
cultural, o cambio de paradigma, por el historiador 
de la ciencia, es un cambio de intenciones; y con­
lleva, necesariamente, un rumbo nuevo en la acti­
vidad creativa hacia la producción de formas ori­
ginales. Aquí tropezamos con una antiguo contro­
versia a la que es preciso aludir: la que se centra 
en torno al método para ser original; ¿originalidad 
es, como afirmaba Gaudí, volver al origen, o, por 
el contrario, lo que sostenía Artaud, «las obras 
maestras del pasado son para el pasado, no para 
nosotros»? ¿el arte consiste en la reformulación 
de la misma experiencia arquetípica en el idioma 
de cada época, o en la creación de experiencias 
nuevas nacidas de una coyuntura irrepetible? New­
ton afirmaba: «Si he visto más lejos que otros, 
es porque he subido a hombros de gigantes» y 
Leonardo pensaba que un buen discípulo supera 
al maestro. Pero los momentos de progreso acu­
mulativo en ciencia y arte son escasos y erráticos; 
sólo se han dado en Grecia, durante ocho genera­
ciones entre los siglos VI y IV, y en Italia del XIV 
al XVI. En la ciencia ha durado 10 generaciones. 
Tanto en arte como en ciencia el progreso es li-

mitado, en direcciones limitadas, durante períodos 
limitados. El cambio de intenciones o de para­
digmas imprime en una y otra actividad creativa 
direcciones, métodos y resultados, que evolucionan 
de modo discontinuo y a veces inconexo. 

El siglo XX supone uno de estos puntos de ro­
tura, cambio de rumbo en las intenciones artísti­
cas, acompañado de cambio de paradigma en la 
visión científica del mundo. Y es esta coincidencia 
de rotura doble, en arte y ciencia, lo que presta 
la particular intensidad, agudeza y fascinación a 
la actividad creativa contemporánea, que voy a 
comentar seguidamente. Pero antes quisiera intro­
ducir un modelo del ciclo evolutivo típico de estos 
procesos de rotura, tal como ha ocurrido entre 
1880 y nuestros días. 

El Modelo Evolutivo 

Por una deformación, debida seguramente a mis 
desvaríos juveniles como economista, pienso que 
este proceso se estructura según la Ley de los 
Rendimientos Decrecientes. Ello se debe a un he­
cho comprobado de la fisiología humana: la satu­
ración. Las células nerviosas en la retina no seña­
lan homogeneidad sino contrastes; la habituación 
logra que no oigamos el tic-tac del reloj en la 
mesilla de noche, y en cambio, oímos que se ha 
parado. En arte se cambia de intenciones por va­
rios motivos: a veces económicos, por lo explotan 
los comerciantes; a veces religiosos, porque lo ma­
nipulan las iglesias; a veces políticos, porque lo 
dirigen los políticos; pero en cualquier caso, hay 
además un motivo inescapable que se debe, no a 
las condiciones del arte en sí, sino al receptor, 
cuyo paladar acaba por saturarse. Cuando la sa­
turación se hace sentir, entramos en la etapa de 
rendimientos decrecientes. 

Como afirma Koestler, quien probablemente lo 
tomó de J. A. Symonds, el ciclo vital de un estilo 
describe una especie de parábola, una curva de 
Gomperz, para ser exactos, isomorfa en varios pro­
cesos sociales: el crecimiento demográfico, la uti­
lidad marginal del consumidor al tomar sucesivas 
unidades de un producto, la productividad de una 
empresa al aumentar los «inputs» de un factor 
manteniendo constantes los demás. Todos estos 
procesos evolucionan según una estructura diná­
mica interna similar: un período inicial de con-



solidación en el cual el progreso es acumulativo 
(rendimientos crecientes) y que en arte equivale 
a las épocas esplendorosas de creatividad, como el 
siglo de Pericles o el Renacimiento; un período 
de saturación (rendimientos decrecientes) en que 
el arte lucha contra la sensibilidad saturada del 
público, que recibe impactos emotivos cada vez 
más débiles a causa de su habituación al estilo; en 
este período se intentan los antídotos manieristas, 
que luego comentaremos, para reanimar la sensi­
bilidad del receptor; y por último una fase de cri­
sis y nuevo comienzo, que es la etapa de cambio 
de intenciones, caracterizada por un ambiente de 
búsqueda caótica y experimentación frenética de 
nuevas técnicas y tendencias. Esta. es la etapa que 
nos ha tocado vivir en las últimas décadas y sobre 
ella me centraré, porque explica la desconcertante 
tesitura de la creatividad contemporánea. Pero 
para entender con mayor claridad esta fase de 
revolución creativa es preciso considerar la acti­
tud del artista al entrar en la fase de saturación. 
La historia del arte podría escribirse en términos 
del combate del artista contra los mortales efec­
tos de la saturación, impotente contra el proceso 
fundamental de habituación, que opera en el sis­
tema nervioso del espectador. Baudelaire formuló 
con su habitual agudeza esta sensación típica de 
la segunda mitad del siglo XIX: 

«El estudio de lo bello es un duelo, en que 
el artista grita de terror antes de ser ven­
cido.» 

En la fase de saturación el artista delata una 
creciente sensación de frustración, y la conclusión, 
consciente o no, de que las técnicas convenciona­
les han quedado inadecuadas como medio de ex­
presión. En esta situación, el artista intenta rees­
timular la abotargada sensibilidad del consumidor 
a base de un tratamiento de choc, es decir, a base 
de quejío, hiper-realismo y exageración; todo lo que 
los griegos desdeñaban como «parentirsos» y que 
tenemos en las películas de Ken Rusell; o por el 
contrario intenta la táctica de susurrar al oído, 
sugerir,· economizar, seducir con vislumbres eva- · 
nescentes de una realidad entrevista oblicuamente. 
Mallarmé explicó esta táctica, tan vieja como el 
arte mismo, aplicada en las épocas de saciedad: 

«Me parece que debe haber sólo alusión. 
La imagen volátil de los sueños que evocan, 
hace la canción: los Parnasianos, que mues­
tran completamente el objeto, carecen de 
misterio; privan a la mente del lector del 
goce delicioso de imaginar que está creando. 
Nombrar una cosa significa perder tres cuar­
tas partes del placer de un poema, que con­
siste en descifrarlo gradualmente, por con­
jetura: sugerir crea el sueño.: 

Uno no puede por menos que recordar, al pensar 
en este método, la parodia de Woody Allen sobre 
Blanche Dubois de Tenesse Williams: «¡No, así no, 
hay demasiada luz; necesito más misterio!» 

Sea como fuere la aparición en el arte actual de 
expresionistas exacerbados y de «óperas abiertas» 
sugerentes, parecen indicar que hemos entrado en 
el período post-saturación, última fase del para­
digma, un tiempo de experimentación desespera­
da y anárquica búsqueda que prepara la revolu­
ción siguiente. Se ha iniciado el camino hacia otras 
intenciones; el ciclo comienza de nuevo, y la curva 
de rendimientos decrecientes se desplaza a un 
nuevo origen para comenzar su evolución. 

La rotura del siglo XX 

Estamos en condiciones de entrar en la segunda 
parte de este análisis y preguntar cómo y porqué 
se ha producido el doble proceso de saturación y 
rotura, en ciencia y arte, que ha provocado la es­
pecial coyuntura creativa del siglo XX. Aunque 
ello no haya trascendido aún al nivel del dominio 
público, ni al de muchos estudiosos de las ciencias 
sociales, nuestro siglo ha presenciado la rotura del 
paradigma científico mecanicista nacido en el siglo 
XVII, así como su correlativo, el arte naturalista; 
se cierra con ello un ciclo iniciado en el Renaci­
miento y que llegó a su saturación en los deca­
dentes de fin de siglo. Las fechas coinciden con la 
revolución científica ocurrida en torno a 1900. 

Los puntos de rotura se dan en la Física y el 
Psicoanálisis: Max Plank, en 1901, calculando la 
radiación de los cuerpos calientes según la· teoría 
al uso, descubrió notable discrepancia en las fór­
mulas, viéndose obligado a inventar un nuevo con­
cepto, el «cuantum»: la radiación, propuso, se 
mueve por el espacio no en ondas, sino en U)lida­
des discretas indivisibles o granos de energía, los 
«cuanta». Einstein, en 1905, afirmó que la luz no 
sólo viaja en cuanta, sino que es idéntica a esos 
cuanta: la luz se compone de cuanta como la elec­
tricidad se compone de electrones, de modo que 
un rayo de luz se curvará al pasar el campo gra­
vitatorio del sol porque es como un planeta via­
jando a la velocidad de la luz; esta conclusión de 
su Teoría de la Relatividad General, propuesta en 
1915, fue comprobada en el eclipse solar de mayo 
de 1919. A partir de aquí la revolución relativista 
y cuántica hizo pedazos el paradigma mecanicista 
construido por Newton y Descartes y aún vigente, 
por inercia, en las ciencias sociales. «Una piedra 
en movimiento, dice Einstein, es un campo de 
energía variable, en el cual, el estado de mayor 
intensidad, viaja en el espacio con la velocidad de 
una piedra.» Si no hubiera energía, no habría ma­
teria, que es una condensación de ésta; y si no 
hubiera materia no había espacio, que es el campo 
de energía creado por la presencia de un cuerpo 
y extendiéndose a la velocidad de la luz. Poco 
después, en 1924 de Broglie postulaba la dualidad 
de la materia, la cual, en las partículas elementa­
les atómicas, se comporta a la vez como corpúscu­
lo y como onda, cosa imposible desde el punto de 
vista del paradigma mecanicista; Schréidinger y 
Heisenberg, partiendo de esta idea, describieron 

el electrón como una onda estacionaria cuya fór­
mula obtuvieron en 1925: «El electrón girando en 
torno al átomo es una perturbación moviéndose 
a lo largo de la órbita del electrón en forma de 
una onda.» Al final Heisenberg llegará a afirmar: 
«Los átomos no son cosas; cuando descendemos al 
nivel atómico, el mundo objetivo en espacio y tiem­
po deja de existir.» Y el astrónomo Sir James Jeans 
resumió esta revolución cosmológica en un célebre 
pronunciamiento: «Hoy día hay un amplio ámbito 
de consenso, que en el campo de las ciencias físi­
cas se acerca a la unanimidad, de que la evolución 
del conocimiento apunta hacia una realidad no 
mecánica: el universo comienza a parecer más un 
gran pensamiento, que una gran máquina.» 

La ciencia moderna propone una visión del mun­
do contraria al sentido común. No es sólo la fa­
mosa mesa de Edington, vacía e inmaterial, es 
Thompson haciendo pasar una sola partícula por 
dos agujeros a la vez, Feyman haciendo que el 
tiempo corra hacia atrás en sus diagramas; Dirac 
postulando agujeros en el espacio llenos de elec­
trones con masa negativa; de Broglie y Schréidin­
ger desmaterializando la materia para convertirla 
en una ondulación del espacio y, por si fuera poco, 
para completar este panorama surrealista, los ra­
diotelescopios delatando un universo tachonado de 
agujeros negros en los cuales la masa de estrellas 
colapsadas se precipita a la velocidad de la luz 
para ser aniquilada, desvaneciéndose. 

Ante todo esto los artistas no podían permane­
cer indiferentes. El paradigma mecanicista y de­
terminista, que todavía predomina en sociología, 
en las ciencias del comportamiento, y entre el pú­
blico en general, se ha convertido en un anacro­
nismo victoriano. Dado que la física moderna ha 
desmaterializado la materia, el materialismo no 
puede pretender ya ser una filosofía científica. Esta 
contradicción que muchos ensayistas y científicos 
sociales, en su inercia decimonónica, aún no han 
acusado, fue intuida inmediatamente por los artis­
tas desde principios de siglo, abriendo al arte con­
temporáneo una espita por la que se lanzó im­
petuosamente para superar la fase de crisis y sa­
turación en que debatían los estetas y decadentes 
de fin de siglo, entre los cuales, por otro lado, 
debía ser delicioso vivir. 

El Nuevo Paradigma 

¿Hacia dónde se dirigió este caudal desbordado 
de creatividad? ¿por qué cauce fluyó este manan­
tial artístico destapado por la revolucionaria vi­
sión del mundo ofrecido por la ciencia moderna? 
Por resumir lo polimorfo en una sola frase, creo 
que el arte moderno ha seguido la tendencia enun­
ciada con notable clarividencia por Walter Pater 
en 1887: «Todo arte constantemente aspira hacia 
la condición de la música. Porque mientras en to­
das las demás obras de arte es posible distinguir 
el tema de la forma, y el entendimiento siempre 

49 



puede hacer esta distinción, sin embargo el arte 
se esfuerza constantemente por eliminarla, procu­
rando que el tema de un verso, por ejemplo, su 
mensaje, los incidentes o situación; que el mero 
tema de un cuadro, las circunstancias de un suce­
so, la topografía de un paisaje, no sea nada sin la 
forma, el espíritu de su tratamiento; que esta 
forma, este modo de tratamiento llegue a ser un 
fin en sí mismo, penetre cada parte del tema; esto 
es lo que el arte intenta constantemente. El arte 
tiende a ser independiente de la mera compren­
sión para devenir en una cuestión de pura percep­
ción. Es el arte de la música el que realiza más 
completamente este ideal artístico, esta identifica­
ción perfecta de forma y fondo. En sus momentos 
ideales, consumados, el fin no es distinto de los 
medios, la forma del mensaje, el tema de la ex­
presión; a ella, por tanto, a la condición de sus 
momentos perfectos, podemos suponer que tienden 
y aspiran todas las artes. Por tanto, aunque cada 
arte tiene su elemento incomunicable, su intradu­
cible orden de ·impresiones, su modo único de al­
canzar la razón imaginativa, no obstante, las artes 
pueden considerarse como continuamente luchan­
do hacia la ley o principio de la música, a una con­
dición que sólo la música realiza completamente.» 

Esta idea de Pater quizá resuma, si fuera posible 
hacerlo en una frase, la intención del arte contem­
poráneo, la cual parece ser una acción directa so­
bre la fisiología del perceptor de modo que se 
valora más el medio que el mensaje, por usar la 
prosaica formulación americana de la tesis de Pa­
ter. Se pasa de una estética de tema y represen­
tación de la realidad a un arte que investiga lo 
invisible y subconsciente para estimular la imagi­
nación, la asociación libre y, en último término, la 
acción; pero ésta, más como reflejo provocado que 
como acto pensado. Y en esta línea del acto se va­
lora la participación sobre el espectáculo y la pro­
vocación o el trance más que la transmisión a un 
espectador pasivo. 

Este cambio de intenciones artísticas se produce 
a finales del siglo XIX y mi tesis es que viene 
provocado, o al menos involucrado, con el cambio 
radical del paradigma científico ocurrido en aque­
llas décadas. El arte y la ciencia tuvieron una deci­
siva relación dialéctica durante el Renacimiento, 
de la cual nació la ciencia moderna y el arte na· 
turalista. Una dialéctica similar parece entablada 
también en nuestros días. Leonardo volvió sus 
ojos al estudio de la naturaleza e insistió en «Saper 
vedere», a la vez que en su arte, evocaba el arque­
tipo de la madre, el flujo universal y el andrógino; 
estos arquetipos simbolizados en sus obras pare­
cen ser el correlativo subconsciente necesario para 
estimular el análisis consciente de la naturaleza 
por el método científico. 

Pues bien, el siglo XX presencia el desencadena­
miento de otro proceso dialéctico de este tipo, 
apoyado, como en el Renacimiento, por las con­
diciones materiales objetivas de la época. Pero así 
como en la Florencia del siglo XV la cultura ~e 
alió con el dinero en una relación cristalizada en 

50 

el mecenazgo, en nuestra época el dinero ha sub­
yugado el arte en una relación de «marchands» y 
galerías. El interés comercial de obtener benefi­
cios a costa de la actividad creativa fue una idea 
que no pasó jamás por la mente de Lorenzo Médi­
ci o César Borgia; pero en cambio es la rueda que 
mueve los engranajes del arte actual. Penetrar en 
este tema insoslayable, que ya he tocado en otra 
parte, nos apartaría del ya complejo hilo que es­
tamos siguiendo, pero baste señalar dos fenóme­
nos capitales: el consumismo, un factor antes no 
existente, que ha empujado la creatividad hacia la 
banalización; y los «mass media», que aceleran el 
proceso de saturación por un bombardeo indiscri­
minado de información donde es cada vez más 
difícil seguir el criterio de Machado: «a distinguir­
me para los voces de los ecos, y escucho solamen­
te, entre las voces, una». 

Dialéctica Ciencia-Arte 

Pasemos a trazar las interrelaciones dialécticas 
entre la rotura del paradigma científico mecani­
cista y el proceso de rotura de los moldes estéticos 
decimonónicos. Afirmé antes que los puntos de 
rotura se dieron en la Física y el Psicoanálisis y 
debo insistir aquí sobre la importancia de este úl­
timo como inspirador del arte contemporáneo. 
Freud publica, con rara puntualidad para nuestro 
esquema, su «Interpretación de los Sueños» en 
1900, con lo que da status científico a las fuerzas 
de los irracional dionisiaco reprimidas desde Gre­
cia, demostrando que era demasiado verdad la in­
tuición de Goya: «El sueño de la razón produce 
monstruos.» Por su parte Jung se separa del maes­
tro y postula la existencia de un subconsciente co­
lectivo habitado por arquetipos innatos y compar­
tidos, que moverían los resortes ocultos de la ener­
gía psíquica y la creatividad artística. 

En 1905 Einstein publica su Teoría Especial de 
la Relatividad y en 1907 Picasso pinta las «Demoi­
selles d'Avignon», repetidas veces se ha comparado 
el cubismo con la relatividad, como si la descom­
posición de las formas en planos vistos simultánea­
mente desde diversos ángulos, tuvieran algo que 
ver con las transformaciones de coordenadas a que 
alude Einstein y la invariancia de las fórmulas en 
cualquiera de tales sistemas de referencia. Plank 
enuncia su teoría de los intercambios descontinuos 
de la energía, como por paquetes o cuanta, cuando 
los procesos suceden a escala microcósmica, y 
Schonberg estrena la música atonal, que abandona 
la transición armoniosa del sonido tradicional por 
una especie de saltos cuánticos entre las notas. 
Heisenberg enuncia el Principio de Incertidumbre, 
según el cual es imposible conocer a la vez posi­
ción y velocidad de las partículas microcósmicas 
cuando Becket y Kafka inician la literatura del 
absurdo, que es la aparente aleatoriedad del uni­
verso contemplada desde la escala humana. Tras 
la aparición de las teorías de Freud, Joyce comien-

za la escritura del «flow of consciousness», relato 
como en sofá de psicoanalista, donde la libre aso­
ciación y atemporalidad, el «flash back» y el duer­
mevela, rompen la estructura serial de la narra­
ción tradicional. En 1910 Jung publica «Símbolos 
de Transformación», poco después los surrealistas 
utilizarán el arquetipo y el símbolo del mundo oní­
rico como medio expresivo. 

A partir de estos puntos de rotura la histéresis 
del paradigma artístico se precipita hasta exten­
derse a todas las actividades creativas: el cubismo 
provoca indirectamente la escultura de construc­
tivistas y futuristas, y la arquitectura del Banhaus; 
la música! atonal contagia la danza, el mimo y el 
teatro; Merce Cunnigam baila la música de John 
Cage; la novela del absurdo aboca en el «nouveau 
roman» y experimentos de escritura automática, 
extendiéndose a la poesía. 

Conviene tomar estos paralelos no como hechos 
comprobados, sino a modo de imágenes o metáfo­
ras de un desarrollo paralelo y sin duda dialéctico, 
ocurrido entre la ciencia y el arte modernos. Las 
conexiones particulares no interesan tanto como 
la idea general de que existe una interacción. Dejo 
a gusto del consumidor la elección de afinidades 
entre teorías científicas y tendencias artísticas, 
recordándole que entre los propios artistas existe 
división de opiniones y que éstas, en la mayoría de 
los casos, son casi tan increíbles como las argu­
mentaciones de los arquitectos para justificar «a 
posteriori» sus diseños intuitivos. Picasso afirma 
por ejemplo: «Se ha relacionado el cubismo con 
las matemáticas, trigonometría, química, pisoaná­
lisis, música y no sé que más, para darle una in­
terpretación más fácil. Todo esto es pura litera­
tura, por no decir absurdo.» Paul Klee dice, en 
cambio, en el programa del Bauhaus 1929: «Las 
matemáticas y la física proporcionan medios en 
forma de reglas a seguir y a romper. Estudios en 
álgebra, geometría, mecánica, caracterizan la en· 
señanza dirigida hacia lo esencial y funcional. Se 
aprende a ver detrás de la fachada, a captar la 
raíz de las cosas, los antecedentes de lo visible.» 
Y Leger afirma: «Es aquí que el "nuevo realismo" 
se encuentra, y también detrás del microscopio 
científico, detrás de la investigación astronómica 
que nos trae nuevas formas que podemos usar.» 

Independientemente de las afinidades que he 
presentado a modo de hipótesis, lo que me inte­
resa hacer notar es la relación ciencia-arte como 
fenómeno global; y a este nivel, creo que el arte 
contemporáneo tiende a expresar lo que se ve al 
mirar con el prisma del nuevo paradigma cientí­
fico y que esta nueva forma de ver, acerca las 
artes al espíritu de la música: las mancJ:ias de la 
pared devienen más importantes que las imágenes 
que podrían sugerir, porque aún no tenemos un 
paradigma o gestalt convincente con que darles 
forma ysignificado. «No sabemos cómo celebrar 
porque no sabemos qué celebrar» afirma Peter 

(Continúa en la pág. 58.) 



fue el Proyecto de Posada Herrera, surgido en un 
momento histórico que de haber cristalizado en 
unas normas operativas hubiera significado indu­
dablemente, por una vez, haberse adelantado a un 
proceso en vías de desarrollo consiguiendo de esta 
manera un cierto encauzamiento. En efecto, aun­
que muchas veces simultáneamente con los proce­
sos de ampliación de Barcelona y Madrid hallemos 
otras ciudades españolas que plantean y proyec­
tan sus ensanches, la mayoría sólo podrá realizar­
los durante la Restauración y, muchas veces, bas­
tante después, lo cual hubiera contribuido, como 
ya se ha dicho, a que la ley sirviera de cauce y no 
de cauterio. La realidad, sin embargo, es que esta 
feliz iniciativa naufragó y dejó sin tutelar toda la 
labor posterior, que es como decir que se autorizó 
la improvisación y un localismo, no siempre bene­
ficioso. Ahora bien, si no vamos a tratar aquí los 
ensanches que se acaban realizando en la Restaura­
ción y después, si creemos que era necesario men­
cionar ese importante Proyecto de ley que se ver­
tebró en un ambiente que fue el mismo que vivie­
ra Cerdá, Castro, Fernández de los Ríos y quienes 
se preocuparon por el urbanismo español desde 
sus primeros sistemas del desarrollo de nuestras 
ciudades más importantes. 

Resulta difícil dar cuenta aquí de todos los as­
pectos que se contienen en un Proyecto de ley que, 
al fin y al cabo, tenía como objeto regular global­
mente toda la problemática urbanística, por ello 
nos vamos a limitar a entresacar, según el esque­
ma que realizara el ya mencionado Bassols, aque­
llos aspectos que nos parecen más sobresalientes. 
Así se pueden destacar algunos factores conteni­
dos en él como la cesión obligatoria y gratuita de 
terrenos viales, la formación de colonias rectangu­
lares, la determinación de la anchura de las calles 
y la de la altura de los edificios, determinación 
de la parcela misma edificable, reparcelación por 
área, enajenación forzosa por incumplimiento del 
deber de edificar solares, sometimiento a previa 
licencia del ejercicio del derecho de edificación, 
etcétera 28. Todos los aspectos enunciados, y el he­
cho de que a pesar de su carácter más que razona­
ble no llegaron a cuajar en una ley, nos ponen en 
evidencia, una vez más, en la contradicción inhe­
rente del urbanismo español del siglo XIX: verda­
dera conciencia de los problemas, soluciones, a 
veces, de gran valor por su audacia y la ambición 
de sus planteamientos, pero imposibilidad de lle­
var a la práctica estas intenciones. Las razones 
para una situación de indecisión semejante son 
variadas y creemos que a lo largo de todo el tema 
desarollado se han ido insinuando los principales, 
no obstante, parece claro que la debilidad política 
de nuestra burguesía liberal y la mezquindad de 
sus planteamientos económicos son la causa prin­
cipal de que cuando las principales ciudades euro­
peas de la revolución industrial formaron la in­
fraestructura que hoy define las ciudades, aquí, 
con mayor o menor acierto, no encontramos casi 
ningún caso en que se haya podido llevar a cabo 
una labor de radical transformación de la ciudad 

58 

28 Véase Martín Bassols, que es de quien tomamos 
los problemas eludiendo aquí el estudio pormenoriza­
do que dedica a cada uno de ellos. 

29 Ley Retotillo. Bassols y Bidaguor. 

y si muchos y proyectos parciales, enfrentados 
casi siempre con ciertas dificultades, que son los 
que dan ese aire provinciano, raquítico e impro­
visado a nuestras ciudades actua;mente. Muchas 
cosas dejó aplazadas el siglo XIX español, entre 
ellas, naturalmente, no puede faltar el urbanismo. 
Quizá al quedarse solo en lo realizado no se apre­
cie la gravedad de la insuficiencia, pero quien 
repare en «lo que pudo ser» seguramente le será 
difícil sustraerse a un cierto resentimiento 29. 

Francisco Calvo 

(Viene de la pág. 50.) 

Brook. Oímos las campanadas y nos recreamos en 
su sonido, en vez de evocar nombres en ellas. 

El arte nacido durante el Renacimiento se pro­
puso la representación de lo visible para redescu­
brir el mundo y el hombre; era la descripción de 
la escala humana. El arte contemporáneo, cons­
ciente de una estructura del mundo microcósmico 
y macrocósmico invisibles e inimaginables, expresa 
la escala inhumana del átomo y la galaxia por alu­
sión y sugerencia; intentando describir los espa­
cios invisibles dentro de la materia o de la psique 
humana, por todos los métodos a su alcance. Es 
un arte que va a ciegas, que intuye en vez de 
ver, imagina en vez de razonar, y que, por tanto, 
emplea el medio: color, sonido, palabra, forma, 
como un fin en sí mismo, porque es lo único que 
tiene como sugeridor de intuidos, estimulante que 
no representa, alusión a cosas que no se ven. Des­
nudo de tema, abandonado del soporte figurativo, 
abocado hacia lo desconocido e invisible, a lo sub­
consciente, el arte contemporáneo está en la con­
dición de la música: su medio es su mensaje, y 
así permanecerá hasta que, una vez más, la com­
prensión de lo ahora ignoto y subconsciente le per­
mita recobrar un tema y un mensaje. O quizá no, 
y el arte de fondo y forma, de medio y mensaje 
sea una reliquia del pasado que los cerebros crea­
t ivos desdeñen recuperar, abandonando, sin mirar 
atrás, el paradigma perdido. 

Luis Racionero 




